



دانشکدهی ادبیات و زبانهای خارجی پردیس نمین گروه زبان و ادبیّات فارسی

# تحلیل تطبیقی ساختار معنایی چند غزل از حافظ و شهریار

استاد راهنما: دکتر عسگر صلاحی

استاد مشاور: دکتر خدابخش اسداللهی

> توسّط: پیام نوزادحور

دانشگاه محقّق اردبیلی

تابستان ۱۳۹۱

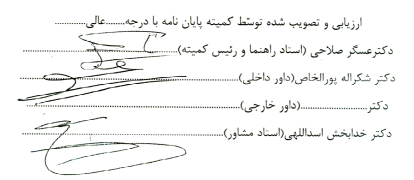


# تحلیل تطبیقی ساختار معناییِ چند غزل از حافظ و شهریار

توستّط:

# پیام نوزاد حور

پایان نامه برای اخذ درجه ی کارشناسی ارشد در رشته زبان و ادبیات فارسی از دانشگاه محقق اردبیلی اردبیل-ایران



بهترينِ تقديمها

ارزانیِ پدران و مادرانی باد که نگاه پر مهر آنها پشتوانهای برای فرزندان در تمامی مراحل زندگی است.

و تقدیم به امیر محمّد که محفل گرم خانوادهی ما را روشنایی بخشیده است

و به آنان که دوستشان داریم و دوستمان دارند.

# سپاس گزاری:

سپاس خدای را که توفیق نمود تا بتوانم این پایان نامه را یه سر انجام برسانم.

سپاس دارم از استاد بزرگوار جناب آقای دکتر صلاحی که با راهنمایی ارزنده ی خویش، بنده را در اجرای پایان نامه یاری فرمودند.

از استاد گرانقدر، جناب آقای دکتر اسداللهی که همواره در تمامی مراحل اجرای پایان نامه، بنده را از مساعدت و یاری خویش بهرهمند کردند، تشکر می کنم.

از استاد بزرگوار دکتر شکراله پورالخاص که زحمت بازخوانی و داوری این پایان نامه را متقبل شدند سپاسگزاری می نمایم.

از اساتید محترم گروه زبان و ادبیات فارسی که شش سال در جهت اعتلای علمی و معنوی بنده، عنایات بسیاری را مبذول داشتند و همواره ازحضور پر مهرشان بهرهمند بودم، نهایت سپاسگزاری را دارم.

از دوستان عزیزم آقایان کیوان فروغیراد، مالک قاسمی و مهدی عیسیزاده که در اجرای پایان نامه بنده را یاری فرمودند، تشکر می کنم.

نام خانوادگی دانشجو: نوزادحور نام: پیام

عنوان پایان نامه: تحلیل تطبیقی ساختار معنایی چند غزل از حافظ و شهریار

استاد رهنما: دكتر عسكر صلاحي

استاد مشاور: دكتر خدابخش اسداللهي

مقطع تحصیلی: کارشناسی ارشد رشته: زبان و ادبیّات قارسی

دانشگاه: محقق اردبیلی دانشکده: ادبیات و زبانهای خارجی

تاريخ فارغ التحصيلي:٩١/٤/٢٧

كليدواژه ها: غزل، انسجام ساختاري، پيوند معنايي، هستهي مركزي، حافظ، شهريار.

#### چکیده

یکی از موضوعات بحثانگیز پیرامون غزل حافظ چگونگی ساختار غزل اوست. موافقانِ وجود انسجام در ساختار غزلهای حافظ، بر این باورند که ابیات غزل شاید در نگاه نخستین گسسته و پاشان احساس شود ولی از ساختاری منسجم و هستهی مرکزی برخوردار است که سایر ابیات یک غزل، با آن پیوند معنایی دارند و فرض استقلال ابیات، به معنای غزل حافظ آسیب میرساند. مخالفان این نظریه معتقدند که ابیات در یک غزل، مستقل از هم است و این ویژگیِ غزلهای حافظ را برگرفته از شیوه ی قرآن کریم میدانند و به همین جهت در شرح غزلهای حافظ، بدون توجه به پیوند ابیات و وجود هستهی مرکزی، ابیات غزل را به طور مستقل شرح میدهند. استاد شهریار، با توجه به این که بیش از هر شاعری به حافظ علاقهمند بود و خود را تربیت یافتهی مکتب حافظ میدانست علاوه بر استفاده از مضامین شعری حافظ در بیش از شصت غزل، به استقبال غزلهای حافظ رفته است و در این غزلها، به ساختار معنایی غزل حافظ نیز توجّه داشته است و در برخی موارد، با وجود پیوند معنایی میان ابیات، غزل او نیز گسسته نماست. نویسنده با بررسی برخی از غزلهای حافظ و شهریار، ساختار منسجم معنایی غزل این دو شاعر را آشکار کرده و عوامل این انسجام و ارتباط معنایی ابیات غزل با یکدیگر را بیان کرده است.

گرایش: محض

# فهرست مطالب

| صفحه | عنوان                                  |
|------|----------------------------------------|
|      | فصل اوّل ــ کلّیّات و روش تحقیق        |
| ۲    | ١-١ مقلرّمه                            |
| ۴    | ٧-٦- بيان مسأله                        |
| Υ    | ١-٣- سؤالات و فرضيهها                  |
| V    | ١-٣-١ سؤالات تحقيق                     |
| V    | ١-٣-١ فرضيهها                          |
| Λ    | ١-۴- هدف و ضرورت تحقيق                 |
| ۸    | ١-۴-١ ضرورت تحقيق                      |
| ٩    | ١-٢-٢ اهداف تحقيق                      |
| ٩    | ۱ –۵– پیشینهی تحقیق                    |
| 17   | ١-٥- روش اجراى تحقيق                   |
|      | فصل دوّم ــ مبانی نظری تحقیق           |
| 14   | ۲-۱-۱- ساختار متن                      |
| ١۵   | ۲-۱-۲ ساختار نظم                       |
| ١۵   | ۲-۱-۳- ساختار روایت                    |
| ١۵   | ۲-۲ ساختار معنایی در غزل حافظ و شهریار |

| ١٧ | ۲-۳- نگاهی بر تأثیر پذیری شهریار از حافظ                               |
|----|------------------------------------------------------------------------|
|    | ٢–٣–١ اقتباس                                                           |
| ۲٠ | ٢-٣-٢ تضمين                                                            |
| 74 | ۲-۳-۳ تو جه به مضمونهای غزل حافظ                                       |
| 79 | ۲-۳-۲پیوند معنایی در ساختار غزل                                        |
|    | فصل سوّم ـ بحث و بررسي                                                 |
| ۲۷ | ٣-١-١- غزلي از حافظ(الا يا ايها الساقي ادر كاساً و ناولها)             |
| ٣٠ | ۳-۱-۲ غزلی همسان از شهریار (جبین بگشا که میبندیم از این غمخانه محملها) |
| ٣٣ | ۳-۲-۱ غزلی از حافظ (اگر آن ترک شیرازی به دست آرد دل ما را)             |
| ٣۵ | ۳-۲-۲ غزلی همسان از شهریار(اگر آن دختر ترسا بیاراید کلیسا را)          |
| ٣٨ | ۳-۳-۱ غزلی از حافظ (صبا به لطف بگو آن غزال رعنا را)                    |
| ٣٩ | ۳-۳-۲ غزلی همسان از شهریار(به چشم این همه مژگان به هم مزن یارا)        |
| ۴۲ | ۳-۴-۲ غزلی از حافظ (دل میرود ز دستم صاحبدلان خدا را)                   |
| 44 | ۳-۴-۲ غزلی همسان از شهریار(ما مستمند و مسکین دلبر دنی و دارا)          |
| ۴٧ | ۳-۵-۱ غزلی از حافظ (ای شاهد قدسی که کشد بند نقابت)                     |
| ۴۸ | ۳-۵-۲ غزلی همسان از شهریار(ای چشم خمارین که کشد سرمهی خوابت)           |
| ۵۲ | ۳-۶-۱- غزلی از حافظ (به کوی میکده هر سالکی که ره دانست)                |
| ۵۴ | ۳-۶-۲- غزلی همسان از شهریار (به کان لعل تو هر مشتری که راه دانست)      |

| ۳-۷-۱ غزلی از حافظ(شاهد آن نیست که موی و میانی دارد)                 |
|----------------------------------------------------------------------|
| ۳-۷-۲ غزلی همسان از شهریار (چشم و ابروی تو تا تیر و کمانی دارد)      |
| ۳-۸-۱ غزلی از حافظ (دلم جز مهر مهرویان طریقی بر نمی گیرد)            |
| ۳-۸-۲ غزلی همسان از شهریار (نپنداری که دل هر دم فغان از سر نمی گیرد) |
| ۳-۹-۱ غزلی از حافظ <b>(</b> در ازل پرتو حسنت ز تجلّی دم زد)          |
| ۳-۹-۲ غزلی همسان از شهریار (کلک نقّاش ازل کز ابدیّت دم زد)           |
| ۳-۱-۱۰ غزلی از حافظ(اگر روم ز پیاش فتنه ها برانگیزد)                 |
| ۳-۱۰-۲ غزلی همسان از شهریار (چو آفتاب به شمشیر شعله برخیزد)          |
| ۱-۱۱-۳ غزلی از حافظ(نقد صوفی نه همه صافی بیغش باشد)۷۷                |
| ۱۱-۳ عزلی همسان از شهریار (شمع مسکین نه سوزنده و سرکش باشد)          |
| ۱-۱۲-۳ غزلی از حافظ (گر می فروش حاجت رندان روا کند)                  |
| ۸۳ غزلی همسان از شهریار(میخانه گر به رخ در میخواره وا کند)           |
| ۱۳-۳ عزلی از حافظ (آنان که خاک را به نظر کیمیا کنند)                 |
| ۲-۱۳-۳ غزلی همسان از شهریار (آنان که سرمه از رد پای شما کنند)        |
| ۱-۱۴-۳ غزلی از حافظ (دوش در حلقه ی ما قصه ی گیسوی تو بود)            |
| ۳-۱۴-۳ غزلی همسان از شهریار (رو به هر قبله که کردم صنما سوی تو بود)  |
| ۳-۱۵-۱ غزلی از حافظ (یوسف گمگشته باز آید به کنعان غم مخور)           |
| ۳-۱۵-۲ غزلی همسان از شهریار (اسم اعظم باز گردد با سلیمان غم مخور)    |

| ۳-۱۶-۱- غزلی از حافظ (فاش می گویم از گفته ی خود دلشادم)             |
|---------------------------------------------------------------------|
| ۳-۱۶-۲ غزلی همسان از شهریار(زادن من سفر و عشق تو باشد زادم)         |
| ۱۰۷-۱۰- غزلی از حافظ(حجاب چهرهی جان میشود غبار تنم)                 |
| ۳-۱۷-۳ غزلی همسان از شهریار (همای طایر جان بسته در طناب تنم)        |
| ۱۱۱ عزلى از حافظ(بالا بلند عشوه گر نقش باز من)                      |
| ۳-۱۸-۳ غزلی همسان از شهریار (گر گوشمال عشق نبودی به ساز من)         |
| ۱۱۶ عزلی از حافظ (تاب بنفشه می دهد طرّهی مشک سای تو)                |
| ۳-۱۹-۳ غزلی همسان از شهریار(ای شب و روز و مهر و مه پردهی سینمای تو) |
| ٢٠-٢- غزلى از حافظ(ساقى بيا كه قدح لاله شد پر ز مى)                 |
| ۳-۲۰-۲ غزلی همسان از شهریار (آمد بهار و لاله شد از ژاله پر ز می)    |
|                                                                     |
| فصل چهارم ـ نتیجه گیری                                              |
| ۴- نتیجه گیری                                                       |
| منابع و مآخذ                                                        |

# فصل اول

كليّات و روش تحقيق

#### 1-1 م*قد*مه

بحث ساختارگرایی یکی از مباحث مهم علوم انسانی است که توسط سوسور مطرح شد و بعد از جنگ دو م جهانی رواج پیدا کرد. از دیدگاه سوسور «زبان، مجموعهی پراکندهای از عناصر متجانس نیست، بلکه دستگاه منسجمی است که در آن هر جزء به جزء دیگر وابستگی دارد و ارزش هر واحد، تابع وضع ترکیبی آن است» (علوی مقدّم،۱۳۷۷: ۱۸۵). برخیها از ساختارگرایی به عنوان یک رویکرد اندیشمندانه یاد کردهاند و دربارهی کاربرد آن، چنین گفتهاند: «ساختارگرایی در مورد هر تحلیلی که بر ساختار و مناسبات درونی اجزاء آن، تاکید میکند، توجیه می شود» (احمدی، ۱۳۸۰: ۳۰) و با این اندیشه که «پدیدارهای اجتماعی و فرهنگی نباید همچون امور و رویدادهای فیزیکی دانسته شود بل امور و رویدادهایی هستند که دارای معنایند و در نتیجه، دلالت آنها باید در مرکز پژوهش قرار گیرد» (همان: ۱۴)، به معناشناسی ساختاری میپردازند. و روش کار خود را این گونه بیان می-کنند: «روش کار ما هم نمی تواند روش علّی متعارف یا روش بررسی یک به یک پدیدارها باشد، بل باید به ضرورت تحلیل درونی (یعنی مجموعه مناسبات بین اجزاء ساختار) در هر پدیدار استوار شود» (همان: ۱۴). از این روی، نقد ساختاری بر آن است که باید «عناصر به وجود آورندهی ساختار شعر، در ارتباط متقابل با یکدیگر و ارتباط با کلیّت ساختاری بررسی شود نه آنکه عناصر به طور جداگانه نقد و تحلیل شوند.» (علوی مقدّم،۱۳۷۷: ۱۸۵).

در بحث ساختارگرایی غزل فارسی، با استخراج ساختار یکایک ابیات به صورت مجّزا و برقرار ساختن ارتباط معنایی بین آنها، به نشان دادن دلالتی میپردازند که هستهی مرکزی غزل را تشکیل میدهد و میان ابیات، پیوند معنایی ایجاد میکند.

در غزلهای حافظ و به تبع آن شهریار، با وجود نوعی گسستگی ظاهری میان ابیات، ما با پیوند معنایی پوشیدهای مواجه هستیم که از انسجام معنایی بالایی برخوردار است و با کشف آن پیوند، می- توانیم به هسته ی مرکزی غزل که تمامی ابیات با آن پیوند معنایی دارند، دست یابیم.

دکتر پورنامداریان در کتاب گمشده ی لب دریا به تفصیل در باره ی ساختار معنایی غزلهای حافظ بحث کرده است و اشاره کرده است که شعر حافظ در گرو مضمونهای از پیش ساخته شده نیست و با وجود این که زبان شعری حافظ از تنگنای تک معنایی خارج است دارای ساختار معنایی و هسته ی مرکزی است. به نظر وی «عدم وضوح پیوند ظاهری ابیات غزلهای حافظ ناشی از حادثهای متأثر از حساسیت به مقام برزخی انسان و استنباط خاص از تقدیر ازلی او بر مبنای داستان آفرینش و دیدن جهان و جامعه از دریچه این جهان است که به آن حادثه ذهنی ابعاد گوناگون می بخشد» (پورنامداریان،۱۳۸۴:

پریشانی ظاهری ابیات حافظ که متأثر از نظم و نظام قرآن میباشد با وجود اشاره ی چندین باره ی خویش، حاکی از توغّل و تأمّل وی در قرآن است که آیههای مبارکه قرآن نیز بر خلاف گسسته نمایی ظاهری، از پیوند عمیقی برخوردار است. «ساختمان غزل های حافظ که ابیاتش بیش از هر غزل سرای دیگراستقلال، یعنی تنوع و تباعد دارد، بیش از آنچه متأثر از سنت غزل سرایی فارسی باشد، متأثر از ساختمان سور و آیات قرآن است» (خرمشاهی،۱۳۸۷: ۹۲). در واقع «چندگانگیای که ما در مضامین یک غزل می بینیم، از لحاظ منطق کوچه و بازار، سیمای چندگانه دارند؛ در منطق عارفانه، موضوع به نفع دیگر روی می نماید. به این حساب، بر خلاف تغایرهای ظاهری، نوعی ربط نهانی در میان مضمونها وجود دارد» (اسلامی ندوشن،۱۳۷۴: ۳۵).

خواجهی شیراز، در بیتی زیبا که در غزلی عرفانی با ظرافت خاصّی سروده است به پیوند معنایی ابیات، در عین گسستگی و پریشانی ظاهری اشاره کرده است:

در خلاف آمد عادت بطلب کام که من کسب جمعیت از آن زلف پریشان کردم

(حافظ، ۱۳۷۱: ۲۶۴)

هرچند این بیت، بیتی عرفانی است ولی می تواند اشارهای به جمعیت (پیوند) در عین پریشانی ظاهری ابیات داشته باشد چه بسا خواجهی شیراز در این بیت، پوشیده به این امر نظری دارد.

شهریار، شاعر بزرگ معاصر، با توجه به این که در سرودن غزلهای فارسی، حافظ را الگوی خویش قرار داده است (حتی تخلص خود را از دیوان حافظ انتخاب کرده است)، همچنین آشنایی و انسی که با قرآن داشته است، بی تردید نمی تواند در نظم اشعار خویش از تأثیر آنها برکنار باشد، «گرایش او به حافظ بیش از هر شاعر دیگر را، در میل درونی صورت نوعی شاعری او باید جست» (علیزاده،۱۳۷۴: ۳۵۶). ابیات برخی از غزلهای شهریار چون ابیات شعر حافظ گسسته نماست ولی با کمی دقّت، می توان فهمید که ابیات، علاوه بر ارتباط در محور افقی، از ارتباط عمودی (پیوند معنایی با هسته مرکزی وابیات پسین و پیشین) نیز برخوردار است.

علاوه بر این، غزل حافظ و شهریار توسط برخی کلمات که با یکدیگر تناسب معنایی دارند، با هم ارتباط معنایی بر قرار کردهاند چرا که تناسب به تسلسل فکر و تداعی معانی کمک می کند و ربط مفاهیم را موجب می گردد که خواننده به طرزی خوشایند، از مفهومی به مفهومی بلغزد(اسلامی ندوشن،۱۳۷۴: ۵۱). در برخی موارد این ارتباط معنایی توسط ردیف ایجاد شده است. به این معنی که ردیف یک غزل،گاهی در غزلهای مردف، میان ابیات به ظاهر مستقل غزل، در محور عمودی پیوند به وجود می آورد و «مانند زنجیرهای ابیات را در انتها به همدیگر متصل می دارد و وجه مشترکی در میان آنها پدید می آورد» (همان: ۴۰).

# ١-٢- بيان مسأله

ساختارگرایی یکی از مکاتب و نظریههای ادبی است که در اوایل قرن بیستم مطرح شد و رفته رفته در حوزههای مختلف علوم گسترش یافت. در واقع «ساختارگرایی ادبی اگرچه به عنوان روشی علمی، پیشینهای طولانی دارد. اما به عنوان نظریهای درباره ی شکل و ساختار، بیشتر در سده ی حاضر رواج یافته و به ویژه از نیمه ی دوم این سده گسترش چشمگیر و همه جانبهای در رشتههای گوناگون از جمله مطالعات ادبی پیدا کرده است» (اخلاقی، ۱۳۷۶:۲۰).

«ساختارگرایی ادبی در دههی ۱۹۶۰ شکوفا شد و در آغاز کوششی بود به منظور به کار بستن روشها و دریافتهای فردینان دو سوسور، بنیانگذار زبان شناسی ساختاری نوین در عرصه ادبیات» (ایگلتون، ۱۳۸۰: ۱۳۲). این دهه، همان زمانی است که بیشتر جریانات ادبی امروز، یا در حال شکوفایی بودند یا در اوج خود به سر میبردند. می توان گفت؛ نیمه ی دوم قرن بیستم در تحولات ادبی امروز بسیار مؤثر است و یکی از درخشان ترین مراحل تاریخی در تکوین و شکل گیری نظریات ادبی و پژوهشهای تطبیقی غرب محسوب می شود. بدین ترتیب ساختار گرایی نیز شکل گرفت و به تدریج گسترش یافت. منتقدان و پژوهشگران آثار ادبی، از لحاظ تاریخی ساختار گرایی را به دو دوره یا مرحله تقسیم می کنند: «نخست جنبش شکل گرایان روس در نخستی دهههای قرن بیستم که موضوع اصلی پژوهش آن شکل اثر ادبی بود و سپس ساختارگرایی نوین که از نیمه ی دوم این سده در فرانسه گسترش یافت و بررسی ساختاری متن ادبی از دستاوردهای آن بود» (اخلاقی، ۱۳۷۶: ۲۲).

به عبارت دیگر برای به وجود آمدن یک اثر ادبی عوامل، گوناگون یه طور مستقیم یا غیر مستقیم دخالت دارند. این عوامل به وجود آورنده باعث می شود که یک اثر ادبی مورد توجه و یا ردّ مخاطبان خود قرار گیرد و به بیانی دیگر شدّت و ضعف یک اثر از عوامل به وجود آورنده ی آنها نشأت می گیرد. ساختار یکی از عوامل مهم در ایجاد اثر ادبی است و باعث می گردد که یک اثر از نظر شدّت و ضعف جریانات موجود در آن مورد بررسی قرار گیرد. ساختار ارتباط اجزای تشکیل دهنده ی یک اثر ادبی با هم است که باعث می شود یک وحدت موضوعی کل ایجاد شود و در عین جامعیت اثر، اجزای تشکیل دهنده ی اساختار دهنده آن استقلال خود را نیز به عنوان مجموعه ی تشکیل دهنده از دست ندهند. تعاریفی که از ساختار ارائه شده است، نیز تا حدودی مؤید همین مطالب است: « ساختار یا ساخت، حاصل روابط متقابل کلیه ی عناصری است که اثر را تشکیل می دهد. به عبارت دیگر، ساختار نتیجه ی ارتباط ضروری میان اجزای یک کل هنری است که موجب یکپارچگی اثر می شود» (میرصادقی، ۱۳۸۸). این تناسب و ارتباط هر یک کل هنری است که موجب یکپارچگی اثر می شود» (میرصادقی، ۱۳۸۸). این تناسب و ارتباط هر چند ظاهراً آفریده ی نویسنده یا مؤلف به صورت آگاهانه باشد ولی معمولاً چندان ربطی به نیّت او

ندارد(شمیسا،۱۳۸۳: ۱۷۵). یا این تعریف که «مفهوم دقیق و فلسفی ساختار، پیوند ارگانیک قالب و محتواست» (زرشناس، ۲۵۲:۱۳۸۷). به عبارت بهتر «نگرش خودبسنده به ساختار، و تکیه بر این مفروض که جهان از مناسبات شکل گرفته و نه از چیزها، وقتی به یک اثر هنری یا ادبی مینگرد، عمدهی توجه خود را معطوف عناصر و اجزای سازنده ی آن اثر و به ویژه مناسبات میان آنها میکند» (همان: ۲۳۹). در واقع «ساختار، کلیتی است که اجزایی مستقل را در برگرفته و از آنها ارگانیسمی نو را بنیان نهاده است» (بهشتی، ۱۸۲۱:۱۳۷۵). و به همین جهت، از دیدگاه ساختارگرایان فصاحت برای لفظ به تنهایی و بدون ارتباط با کلام و عبارتی که در آن است اعتباری ندارد بلکه آن را صفت کلمهای لحاظ میکنند که مرتبط با کلام و عبارتی که در آن است اعتباری ندارد بلکه آن را صفت کلمهای لحاظ میکنند که در نیرب، ۱۲۸۷؛ پیوستگی و ارتباط درگریب، ۱۳۸۷؛ ۱۲۸۷)

بنابراین می توان گفت؛ در ساختار گرایی، شناخت هر پدیدهای منوط به بررسی قواعد و الگوهایی است که باعث به وجود آمدن آن پدیده شده است. هر کدام از این قواعد و الگوها می توانند یک ساختار محسوب شوند و با بررسی و تجزیه و تحلیل این ساختارها و عناصر سازنده ی متن می توان به شناخت بیشتری از این متون دست یافت. «در ادبیات، ساختار گرایی عبارت است از تحقیق در ساختارهای آثار ادبی و شناخت انواع این آثار. این تحقیق هم درباره ی ادبیات به عنوان یک کل، و هم یک نوع ادبی و سرانجام یک اثر ادبی می تواند باشد. در حقیقت کار ساختارگرایی، تجزیه ی ادبیات، تفکیک آثار و انواع ادبی از یکدیگر و تجزیه ی یک اثر ادبی به اجزای متشکله ی آن است» (فروزنده، ۱۳۸۶).

ساختار معنایی گونهای از ساختارگرایی است که در ادبیّات فارسی به صورت علمی سابقه ی طولانی ندارد. تا به اکنون بررسی ساختار معنایی در غزل فارسی، بیش از شعر هر شاعری در باره ی غزلهای حافظ غزلهای حافظ صورت گرفته است و پژوهشگران دیدگاههای خود را در باره ی ساختار غزلهای حافظ مطرح کردهاند. برخیها برای نشان دادن پیوند معنایی ابیات یک غزل با همدیگر به نشان دادن دلالت هایی پرداختهاند و بر وجود انسجام معنایی ابیات غزل حافظ تأکید کردهاند و برخی دیگر معتقدند که

ابیات غزل حافظ با یکدیگر ارتباط معنایی ندارند و هر بیتی از غزل حافظ سازی مستقل میزند و این پریشانی ابیات غزل را بیشتر برگرفته از سور قرآنی بیان کردهاند. غزلهای شهریار - شاعر بزرگ معاصر که در اشعار خویش از حافظ پیروی کرده است- در برخی موارد همچون غزلهای حافظ به ظاهر از لحاظ وحدت موضوعی گسسته به نظر میرسد امّا با کمی تأمل می توان دریافت که ابیات غزل با همدیگر تناسب معنایی دارند و غزل از انسجام و پیوند معنایی برخوردار است.

#### ١-٣- سؤالات و فرضيهها

#### ١-٣-١- سؤالات تحقيق

- ۱- آیا ابیات حافظ و به تبع آن شهریار در یک غزل، مستقل است یا با هم پیوند معنایی دارند؟
- ۲- آیا در اشعار این دو شاعر می توان هسته ی مرکزی پیدا کرد که سایر ابیات غزل با آن در ارتباط باشند؟
  - ۳- آیا ابیات غزل حافظ با توجه به گسسته نما بودن دارای انسجام معنا است؟
  - ٤- چگونه گسستهنما بودن ابيات يک غزل راه را براي تأويل ابيات مي گشايد؟

#### ١-٣-٢ فرضيهها

فرضیهی اول پژوهش این است که در ابیات غزل حافظ با وجود استقلال ظاهری، پیوند معنایی وجود دارد که این پیوند، می تواند با استفاده از آرایهی مراعات نظیر، موقوف المعانی، مضمونهای همگون و هم معنی و گاهی اوقات به واسطه ی ردیف در غزلهای مردّف، باشد. ابیات در غزل شهریار نیز در برخی موارد، هرچند دارای گسستگی ظاهری است ولی از ارتباط معنایی عمیقی برخوردار است.

فرضیه ی دوم پژوهش این است که ابیات غزل حافظ و شهریار با وجود گسسته نمایی، از هسته ی مرکزی برخوردار است که با توجه به آن، می توان انسجام معنایی و پیوند باطنی ابیات با یکدیگر را نشان داد و کار هسته ی مرکزی است که سایر ابیات به ظاهر مستقل را به هم ربط دهد پس فرض ما بر این است که اشعار این دو شاعر دارای هسته ی مرکزی است.

فرضیه ی سوم پژوهش این است که با توجه به این که طرز بیان حافظ متاثر از شیوه ی قرآن است و قرآن از انسجام معنایی بالایی برخوردار است، این سوال مطرح می شود که چگونه ممکن است شعر حافظ از انسجام معنایی برکنار ماند؟ شعر حافظ با وجود گسسته نما بودن از انسجام معنایی برخوردار است.

فرضیه ی چهارم این است که با وجود عدم پیوند معنایی ظاهری و وجود ابهام خاص در شعر حافظ «که شعر را از نظر معنایی گسسته نما می کند و آن را به ظاهر چند مضمونی جلوه می دهد در حالی که پیوستگی مضامین از طریق کشف هویت مخاطبان و هشیاری نسبت به این تغییر، می تواند تأویل شعر را در جهت انسجام بخشیدن به متن ممکن سازد. اگر ما نتوانیم این انسجام متن را از طریق کشف همین التفاتها و نزدیک کردن فاصله ی معنایی میان ابیات نشان بدهیم جز توضیح دادن مشکلات لغوی و تلمیحات و مفردات -که در جای خود مفید است اگر دقیق باشد -کاری انجام نداده ایم. به هر حال این ابهام معنایی و عدم پیوند ظاهری میان ابیات برجسته ترین خصوصیت شعر حافظ و یکی از شگردهای برحسته سازی اوست که هم انگیزه تأویل و کشف بافت موقعیت ثانی شعر می گردد و هم چنین تأویلی را برای درک عمیق شعر حافظ و لذت بردن از آن ایجاب می-کند» (یور نامداریان،۱۳۸۴: ۲۰۵–۲۰۴).

# ۱-۲- هدف و ضرورت تحقیق

# **١-٢-١** ضرورت تحقيق

بحث ساختارگرایی معنایی یا رویکرد ساختاری، در ادبیات فارسی نوپاست و هنوز چندان مورد توجه منتقدان و محققان قرار نگرفته است و در آثاری که به نقد ساختاری پرداخته شده، بیشتر به اشعار یک شاعر به صورت مستقل توجه شده است و محققان از تحلیل تطبیقی اشعار شاعران، غافل بودهاند. لذا بررسی تطبیقی ساختار معتایی اشعار شاعران به جهت نشان دادن انسجام اشعار آنها ضرورت دارد.

#### ١-٢-٢ اهداف تحقيق

بررسى ساختار معنايي غزل حافظ و شهريار.

نشان دادن ييوند باطنى ميان ابيات غزل.

شناسایی هستهی مرکزی غزل که باعث پیوند میان ابیات می شود.

#### ۱-۵- پیشینهی تحقیق

در مورد موضوع این تحقیق، تاکنون کتابی یا مقالهای با این عنوان به صورت مستقل نگاشته نشده است. در چند سال أخیر درکتابهایی که به شرح غزلیّات یا اندیشههای حافظ پرداختهاند به موضوع ساختارگرایی یا ساختارشکنی در غزل حافظ، اشاره شده است و مقالاتی در زمینه ی ساختار معنایی غزل حافظ چاپ شده است؛ اما در باره ی ساختار معنایی غزل شهریار، تاکنون هیچ کتابی و مقالهای نوشته نشده است. همچنین در چندین کتاب به ساختار شعر فارسی اشاره شده است.

۱- آشوری، د، ۱۳۸۵. عرفان و رندی در شعر حافظ، نشر مرکز، تهران.

آشوری در این کتاب با روش جدید تفسیر شناسی به شعر حافظ نگریسته است و خود در باره ی کتابش چنین نوشته است: «در این کتاب که هدف آن تفسیر هرمنوتیکی شعر حافظ به قصد معناگشایی ساختاری آن است، نظر نویسنده به کار برد هرمنوتیک برای معناگشایی یک متن شاعرانه است» (آشوری،۱۳۸۵: ۱۴)

۲- احمدی، ب،۱۳۸۱. ساختار و هرمنوتیک، انتشارات گام نو، تهران.

احمدی در بخش اول (درس یکم) کتاب، به پیشینه و زمینهی ساختارگرایی اشاره کرده است و در این بخش به تعریف ساختارگرایی و سرچشمه و موقعیت تاریخی آن و در بخش دوم به مفاهیم بنیادین و سنجش ساختارگرایی یرداخته است.

۳- پورنامداریان، ت،۱۳۸۴.گمشدهی لب دریا، انتشارات سخن، تهران.

دکتر پورنامداریان در این کتاب، در بخش «ساختار، پیوند معنایی، تأویل» به طور مفصل درباره ی ساختار غزل حافظ بحث کرده است و بر این باور است که میان ابیات غزل حافظ «پیوند معنایی» وجود دارد و معتقد است که حافظ، با اعتقاد به مقام برزخی انسان و تصویر و تجسیم این عقیده در جهان شعری خود و حضور حادثهای متآثر از حساسیت به این مقام در ذهن وی، کلمات را علاوه بر معانی اولیّه، در معانی ثانوی تداعی می کند و به این ترتیب، میان ابیات غزل رابطه ی عمیق معنایی برقرار می-کند. پورنامداریان با آوردن نمونه ای از ابیات و غزل حافظ و تحلیل ساختار آنان، سعی در اثبات وجود پیوند باطنی میان ابیات غزل حافظ را دارد.

<sup>3</sup>- پورنامداریان، ت،۱۳۸۹. تحلیل انسجام و پیوستگی در غزلی از حافظ با زبان شناسی نقش گرا، مجله ی دانشکده ی ادبیات و علوم انسانی، شماره ۶۷.

پورنامداریان در این مقاله با استفاده از نظریهی تکامل یافتهی هلیدی و حسن در زبان شناسی نقش-گرا به تحلیل انسجام و پیوستگی غزلی از حافظ پرداخته است و سپس بر اساس این نظریه به اثبات انسجام غزل حافظ پرداخته است.

۵- حمیدیان، س، ۱۳۷۳. بحثی در ساختار غزل فارسی، مجلهی دانشکده ادبیات و علوم انسانی مشهد، شمارهی چهارم.

دکتر حمیدیان در این مقاله ابتدا در بارهی ساختار غزل فارسی بحث کرده است و سپس به بررسی ساختار غزل حافظ پرداخته است. از دیدگاه وی آوردن مدح و اندیشههای عرفانی باعث تنوع مضمون در ساختار غزل فارسی می شود و در بارهی ساختار شعر حافظ معتقد است که ابیات غزل حافظ اگرچه به ظاهر دارای رو ساختی گسسته است و لیکن دارای انسجام معنایی در ژرف ساخت است.

٤-خرّمشاهي، ب،١٣٨٧ . حافظ حافظهي ماست، نشر قطره، تهران.

خرمشاهی در این کتاب، در مقالهی «قرآن و اسلوب هنری حافظ» با اشاره به عدم پیوستگی و اتساق ظاهری قرآن و برشمردن نظرات قرآن شناسان شرقی و غربی، چون طه حسین، آرتور جان بری و ریچارد بل، مبنی برعدم انسجام منطقی آیات قرآن، در پی اثبات عقیده ی خویش است و این عدم پیوند